**两约之间简介**

**引言：**

P1

通常在圣经的旧约和新约中间会有一张白纸，虽然是张空白的纸， 但在这其中足足相隔了400年的时间，(BC400-AD6)学者们称这段时间为“沉默期”或者是“黑暗期”。即指神没有任何的默示临到人。但从这400年的历史的进程中却让我们看到是神无声的默示和神主权的彰显从未隐藏，愿今天的分享能让大家有所得着。 那今天通过两约之间的历史研读我想有几个目标是我们要达到的。

**目标：**

P2

1、了解两约之间的历史进程

2、通过了解两约之间的政治、文化、宗教更好的帮助我们来研读新约

3、了解过后对你和我的提醒和劝勉有哪些

首先为了我们更方便的记忆两约之间的历史，我们把它分为四个时期如下,这四个时期都是犹太人在两约之间所经历的：

P3

* 归回时期：这是波斯统治的时代，BC538-BC330年
* 熬炼时期：这是希腊统治的时代，BC330-BC166年
* 中兴时期：这是马加比革命时期，BC166 - BC63年
* 亡国时期：这是罗马统治的时期，BC63-

那我们先来看**波斯统治的时代BC538-332年**。虽然部分是被掳归回的历史，但对于我们理解两约之间历史的发展也非常的重要。

P4

【**说明：**主前538年波斯王古列打败巴比伦后，犹太人便归波斯管辖 ，古列是一个重要人物，因为他对对犹太人采取宽大政策，使得部分的百姓得以从被掳之地重返巴勒斯坦，可以重建久已毁坏的文明。

P5

古列死后有他的儿子肯白西继位，但他远不如其父亲，他是一个愚昧，狂傲和残忍的人，在BC522年死去，有大力乌继位（但9:1）他把波斯帝国分为20个省。犹太人在他的治理下也得享太平，但国势日衰，民族气氛逐渐消沉。大力乌于BC486年在马拉孙战役人类历史中最为决定性的战争中战败身亡，于此希腊将军麦提低的大兵也打败了波斯的军队。之后有他的长子亚哈随鲁在主前485年登基，20年被暗杀，他的儿子亚达薛西接续他作王，他受到以撕拉的感化，准许尚在巴比伦的犹太余民回归巴勒斯坦，以撕拉与尼希米重建并治理耶路撒冷，当时全国上下，都一心遵行摩西的律法。随着很多先知连同玛拉基逐渐的退场，犹太的宗教结果成为表面化，所存在的只不过是写礼节和形式的外壳而已。亚达薛西王在BC424去世，国中太平40年。他死后波斯帝国逐渐分裂，因为国内已经有了道德和政治的腐败。随后希腊的亚历山大大帝在BC331年的亚比拉战役中打败了波斯的军队。对于波斯帝国的记载无论是圣经还是历史相关资料都很少。

但有一点值得我们注意的就是：那是有关撒玛利亚省的，这个省原来与犹大省接连，也是叙利亚省的一部分。在列王纪下17：24-41里，我们看见早在主前721年的时候，亚述消灭了那拥有十个支派的以色列国，又把以色列人分散在「亚述的各城里」；另外把一些混血的人民放置以色列各城，他们就是日后的撒玛利亚人了。后来他们居住的境界也易名为撒玛利亚省，这名本来就是从前以色列国京都的名称。到主前446年当尼希米从波斯王那里回来重建耶路撒冷城墙的时候，就是这地区的人民起来恶意阻扰他的。而现在，经过多年之后，到了波斯统治的末期，一座庙宇便在撒玛利亚建立起来了，与耶路撒冷圣殿再次形成对峙的礼拜地方(约翰福音4:19-20)，自从那座庙宇建成以后，犹太人与撒玛利亚人就完全绝交了。撒玛利亚变成那狭长地带的分隔区。那两个对峙的礼拜地方一直维持到新约的时候，彼此的仇恨就变成更普遍更尖锐了。撒玛利亚的妇人就是以这两座山和耶稣争辩，但耶稣却告诉她，敬拜的地点并不重要真正的敬拜乃是心灵的敬拜。

P6

第二就是当时波斯帝国所使用的文字为亚兰文

其次还有就在这犹太民族回归到家乡的时候再没有活在拜偶像的罪里

第二个时期也就是开始了即**希腊统治时期BC330-BC166**，主要划分为3个王朝

P7

* 亚历山大大帝王朝（主前330-323; 共约8年
* 埃及多利买王朝（主前323-199; 共约124年
* 叙利亚西流基王朝（主前198-166; 共约32年

主前600年之间犹太人的两大危机，主前6世纪被巴比伦所亡国，被掳，那时的他们时国家被攻击，身体被俘虏。而主前4世纪却是被希腊文化所侵袭。那时的他们信仰被攻击，心志被俘虏。那我们就随着历史的发展一起来看一下到底希腊文化的入侵对犹太人产生了什么样的影响。首先是第一个王朝亚历山大大帝王朝

**亚历山大大帝（主前330-323; 共约8年）**

P8

* 他是但以理书异象中的公山羊，他的国是巴比伦王尼布甲尼撒梦见金像的铜肚腹

和腰（但2:39）

* 亚历山大大帝打败波斯、建立了希腊帝国 ，并发起了希腊文化的影响
* 他佩服以色列的神，善待以色列人，给他们有宗教自由和与希腊公民相等的权益

P9

【**说明：**在那次叙利亚之役中，他带领军队南下直攻耶路撒冷。犹太历史家约瑟弗告诉我们，大祭司**雅都亚**穿上祭服，带领一队穿上白袍的祭司出来请降。据说亚历山大认为雅都亚应验了他的异梦，所以不但不攻打耶路撒冷，而且献祭给耶和华，又聆听祭司在他面前诵读但以理预言中有关一位希腊王推翻波斯帝国的经文。这事之后，他特别优待犹太人，准许他们在自己的新城亚历山大，并其他城市之内与希腊人同亨所有的公民权利。反过来说，这就造成了日后犹太人对希腊衷心的支持和仰慕；亚历山大大帝不单是个军事上的征服者，他更使希腊文化成为通国的标准。每逢征服一个民族，他便教导他们希腊的语言和习俗，因此他统一了希腊语，并且新约圣经就是用希腊文所写的，其中他又在各处建立了34个希腊城市，作为希腊主义的基地──埃及的亚历山太便是其中之一。

自从亚历山大征服列国以来，希腊文化就随着征服者的步伐充满了各地，但是征服者的文化若是劣质文化，即便强迫，终将会被各地的文化而淘汰，但希腊文化却不，它是一种优质文化，各地的文化和它一比较的，立时显得粗糙和落后。在这种的情况下，连古老的希伯来民族也必须做一个选择：被同化，还是不被同化？

P10

Agora（市）是每一座希腊城市的中心，是政府，商业，哲学，文学，艺术的集中地，也是交换意见的场所。*徒17：16 保罗在雅典等候他们的时候，看见满城都是偶像，就心里着急，**:17 于是在会堂里与犹太人和虔敬的人，并每日在市上（agora）所遇见的人辩论。*

P11

在雅典的agora，使徒遇到了哲士*，17：18 还有以彼古罗和斯多亚两门的学士与他争论。有的说这胡言乱语的要说什么？有的说他似乎是传说外邦鬼神的。这话是因保罗传讲耶稣与复活的*道

P12

以彼古罗Epicurus（希腊哲士）：以彼古罗学派大约在BC307创立，相信物质论，认为人生以追求快乐为至善。快乐具有两个成分，一是无惧，没有什么害怕的时候心中就宁静了，另一个是无痛，没有痛苦就可以享受人生。以彼古罗本人是以追求知识和简朴生活来获得快乐。后来的跟随者却以放纵情欲和追求物质来获得快乐，以至于此主义也被称为享乐主义。

P13

真诺Zeno（希腊哲士）：斯多亚学派是真诺在BC三世纪所创立，认为有害的情绪来自於错误的判断，而一位在知识和道德上超越的智者，不会受困与这些不良的情绪。他们强调自我控制，做情绪的主人，并强调道德上的超越，不受物欲的捆绑。后人将斯多亚学派成为禁欲主义，他们的哲士以泰山崩于前而不变色的斯多亚平静而出名。

P14

不同的文化不同的衣着

P15

**思考？**如果你是一位信徒，来自于一个古老的民族，但却在异地居住，每日面对着强大的文化冲击，你当如何选择？

1. 全面性的接受同化，若有必要就放弃信仰
2. 尽可能的接受同化，若有必要就妥协信仰，但不完全放弃。
3. 有限度接受同化，但在信仰上绝不妥协
4. 完全拒绝同化，在信仰上绝不妥协。（希腊时期的犹太人的反应以上4点都有。）

当希腊文化入侵的时候犹太人总体两种反应-愿意被同化（撒都该人）不愿被同化

P16

（哈西典人）称为敬虔者，演变成了后来的离世索居的爱色尼人又称为圣洁者；还有与世同居的法利赛人，又称为分离者。

这两派的的前身其实是当时两个互相对立的团体，就是祭司和文士。
祭司党派的人与文士之间的裂痕是永远不能弥补的，两者继续发展下去，直至后来形成「撒都该人」和「法利赛人」之间的仇怨。我们稍后会看到这些宗派的出现，那我们继续往下看

亚历山大临死前他终于明白了一个道理，那就是人无论有多么大的成就和功名，到死的时候都无法带走；年轻的亚历山大似乎已经预感到，他用毕生的精力所打下的江山将不会持续很久了。因此，在他做出了一个非同寻常的决定：他要求他的部下，在他的棺材上打上两个洞，好让他的双手可以伸出来；当下属问他为何如此的时候，他说他要让全世界都知道他奋斗了一生，结果是两手空空而去的。所以人生不在乎钱多名高，而是在乎在神的眼中是否有价值

P17

当亚历山大死后，部下瓜分了马其顿帝国为四个部份（但8:8），后来合为3个，2 个 与

P18

犹太人有关，所以我们就只看这两个，也就是圣经中提到的南方王和北方王。

**埃及多利买王朝（主前323-199; 共约124年）**

P19

* 埃及省省长多利买自封埃及皇帝“多利买一世”
* 主前320 多利买攻陷耶路撒冷，统治犹太人，在多利买的统治时期基本上没有遭遇什么苦难，当时也是唯一一段犹太人与巴勒斯坦人和平共处的太平盛世了，犹太人除纳贡外，其他都由祭司治理，享宗教自由

主前250 多利买二世推动希腊文化运动，号召一群人翻译旧约圣经，据传说是由72位犹太专家，在72天之内翻译完整本旧约圣经，将希伯来文摩西五经译成希腊文“七十士译本”，七十士译本成为耶稣时期通用犹太社区的版本，包括路加、希伯来书作者，都采用七十士译本”作为引述旧约经典的版本。这是希腊文化的推动对基督教做的贡献

P20

**叙利亚西流基王朝（主前198-166; 共约32年）**

P21

主前311 亚历山大大帝部将西流基成立了西流基王朝

叙利亚王安提阿哥三世雄心勃勃号称自己是“大帝”。在位期间常常与多利买争战。最后，与多利买于主前199年，在泛安尼（约旦河的发源地）背水一战，并且消灭了多利买王的军队。夺取了巴勒斯坦地。犹太人的历史开始进入了另一个苦难时期。和多利买王相比，安提阿哥王朝完全实行高压政策和集权统治的强制手段。用强硬的手段推行希腊化政策，引起了犹太人强烈的反抗情绪，产生了社会的动荡不安。到安提阿哥4世，希腊统治的危机出现了

主前175-163 安提阿哥四世作王，他拆毁祭坛，献猪在祭坛上、用猪血洒在圣殿里、诱惑犹太人向希腊的神献祭这是对以色列人极大的侮辱。旧约中摩西五经中指出猪是分蹄但不倒爵的不洁之物，绝对不能献在坛上。叙利亚人又不许犹太人守安息日，行割礼等等；凡是不遵守的人都要被杀。禁令下达到犹太人中，很快许多人头落地；有许多敬虔的犹太人宁死不屈，遵行摩西的律法和神的旨意，英勇殉道。但是这种强权统治必然引起反抗

P22

有一次，安提阿哥王派特使到耶路撒冷以西24公里的一个村子——摩丁，要求老祭司玛他提亚带头领导村民给偶像献祭。被马他提亚公然拒绝。有一个村民贪生怕死，要自己给偶像献祭用非常残酷的手段去禁止犹太人敬拜事奉

。玛他提亚满腔愤怒，举刀将那村民和特使当场杀死。然后玛他提亚和他的五个儿子，把安提阿哥王的祭坛捣毁，把其偶像砸碎，逃进了山中。

于是许多保守派的年轻人纷纷响应参加了玛他提亚的队伍。这支民族游击队迅速壮大，深得犹太人的民心。他们常常袭击叙利亚军队和亲叙利亚的犹太人。这就是犹太史上有名的马加比（Maccabee）革命。也来到了第三个重要的时期

**中兴时期：这是马加比革命时期，BC166 - BC63年**

P23

起初，以马他提亚为首的犹太人并未刻意与当时的西流古（Seleucid）政府对抗。但马他提亚死后，三子犹大接续其职任，他们的行动便转为小规模游击。而犹大天赋的军事才能，也为其家族赢得「马加比」（Macabee，意为「铁槌」）的封号。53虽然犹大在对抗安提阿哥的战役中屡建奇功，甚至重返耶路撒冷，取回被亵渎的圣地，但犹大却不以此为足，他期待能更进一步取得政治上的犹立。公元前 160 年对叙利亚一役，他虽然取得决定性的胜利，自己却丧失了生命（马加比一书 9:1-22）。 犹大死后，约拿单接续领导，他也在西流古政府同意下成为首位非撒督家族及非祭司血缘的大祭司，而他与当政者靠拢的举动也引起许多犹太人不满。（马加比一书 10:1-66）。后来，他企图与叙利亚建交，但却被特来弗（Trypho）将军出卖，于公元前 142 年被杀（马加比一书 12:39-53）。约拿单死后，由西门接续。在两约时代，西门可算是最为人称颂的大祭司。他统治的时期（B.C.E. 142-63），更是从犹大亡国到廿世纪中以色列建国之间，犹太人唯一拥有政治独立权的时期。  西门所建立的平安与繁荣，却也付上了很大的代价。马加比兄弟们连年的穷兵黩武，向外侵占邻家的土地，西门甚至带兵征讨抵挡反对马加比王朝的人。

P24

P

在这种情况 下，敬虔派哈希典人不免要问：我们为何不能在流血所换取的自由土地上，安分地敬虔度日？也开始怀疑，西门和他的兄弟们的野心到底和西流基王朝有什么不同？ 他们在何时方能觅到一立命安身之地，让他们可以全心、全意地敬拜耶和华神？有一批哈希典人搬离了是非之地，退居到死海旁边，称为爱辛尼人 （Essenes）。

P25

爱色尼人 （Essenes）。

P26

 爱色尼这个字，在亚兰文里代表“圣洁”（purity）。根据一些学者的记载，这群维护律法的爱辛尼人居住在死海昆兰（Qumran） 区的年代和“死海古卷”同时期。他们凡物公用，也不鼓励通婚，很少到圣殿敬拜，而是真心诚意地研读圣经，过着出世的生活，一直到公元68年为罗马兵丁残杀 驱散为止。圣经对爱色尼人退居死海前后的情况，没有任何陈述，但他们隐士般的生活，却因着“死海古卷”的发现，被当代各大报以头条新闻般地揭露出来。

西门不但使「圣殿省域」完全独立，耶路撒冷完全脱离西流古人的统治，并且重建犹太城墙、修筑仓库，更说服西流古政府使犹太人豁免征税。他更被称为「祭司长、将军、犹太的领袖，西门元年」（马加比一书 13:33-42），甚至在后期的拉比文献中，更与摩西、亚伦并列，其形象几可媲美犹太人所期盼之末世来临的弥赛亚。而到了许尔堪，他更是身兼祭司、君王和先知之职。马加比家族的丰功伟业，让两约时期的弥赛亚盼望，从原本旧约中所期待的犹大后裔大卫的子孙，转变为利未的后裔。而后，虽然马加比王朝仅是昙花一现，但祭司成份的弥赛亚却因此进入新约时代的弥赛亚弥赛亚的盼望源于先知拿单对大卫王室所作的预言，此后，这个大卫后裔的弥赛亚就随着王家诗篇与历代先知的预言流传下来。到了两约之间犹太教发展的初期，弥赛亚的观念更融入先知与祭司的成份，并且形象愈来愈鲜明。这位弥赛亚虽然有着不同的称号，但皆被视为上帝所差来解放以色列民的拯救者。他打倒以色列的仇敌，带领被掳者归回本乡，使以色列和犹大重新复合。透过战争的胜利，他将带来和平的国度，并且成为这个国度公义的君王。因此，耶稣时代的犹太主义里所盼望的那位弥赛亚，他被视为大卫的后裔，而且将以武力来复兴大卫王朝的想法，就不令人意外了。

P28

P27

经文-徒1：6 他们聚集的时候，问耶稣说：“主啊，你复兴以色列国就在这时候吗？”

P29

路17:20-21

**哈斯摩年王朝（Hasmonean，135-63BC）**

P30

可惜，西门所带来的好景不常，争权夺利之人类劣根性，既便是靠流血争取到民族独

P31

立的马加比兄弟也无法例外。西门去世以后，接续的王国称为哈斯摩年王（Hasmonean）。

           西门被自己的女婿托勒密谋杀，托勒密的儿子约翰革含（Yohanan Girhan，135-105BC）继续作王，并兼任大祭司，改用希腊名海克纳斯（John Hyrcanus），向反抗希腊的马加比父执辈摆明他“亲希派”态度。为了在亚历山大城希腊宫庭说话有分量，海克纳斯主张走希腊路线。除了学习希腊文，也 “入境随俗”地沿用他们的风俗习惯。敬虔的犹太哈希典人原本就对海克纳斯称王不以为然，因为他不是大卫王的后裔。再因海克纳斯个性高傲俗气，好大喜功地长 期在外争战，忽略了他身兼大祭司的职责，愈发增加哈希典人对他的不满。在他的任内，亲希派和敬虔派的冲突越来越厉害。为了洁身自好，一些敬虔派退出政治舞台，这些分出来的敬虔派自称为“法利赛”人（Pharisees，分别为圣的意思）。下面我们会分别看到这些宗派的出现

**法利赛人**（Pharisees，分别为圣）

P32

法利赛人中有两位极具影响力的大拉比，形成法利赛的两大学派，由希列和沙买所领导。希列生于巴比伦，后来迁居耶路撒冷，对律法采取比较自由的态度。沙买这一派比较严格，他们反对那些倾向罗马的政党，同情并赞助谋求国家独立。使徒保罗的师傅迦玛列(徒5:33-40、23:3)乃是希列的孙儿。

P33

法利赛人对宗教的**观念认为最重要的德行就是与外族异教分离，这是支配他们一切思想行动的特征，还有的是，他们对律法的字句是火热盲从的。**
法利赛人有一种甚使人反感的态度： 有假冒为善的外表。起初他们很认真地遵照经典所要求的来行事，可是，到了行不出来的时候，他们就在外表上表现很顺服的样子，自己以为只有外表正直就够了；然后，进一步便戴上敬虔的面具，用以掩饰暗中进行的罪恶；到了最后，习惯了，没有感到什么不安，就更肆无忌惮，结果变成再腐败不过的伪善者了。
大多数的百姓都做不到律法所要求的，因而放弃了严守律法的努力，退而成为不幸的罪人。法利赛人也鄙视他们，可是他们仍然景仰法利赛人，因为他们认为，最低限度法利赛人所表现的可以代表一些他们认为应该做的事，这种情形正是主耶稣在地上工作之时，法利赛人的伪善行为发展到不可收拾的情形。

P34

经文路6:1-2 ;15:1-2

P35

虽然他们走错了路，但是到底能够使以色列人在两约期间对弥赛亚保持热切的盼望，又影响那些有信心的人相信弥赛亚国度降临的时候，他们会身体复活。
在约瑟弗所著的《犹太人古史》第十七卷里告诉我们，法利赛人到了希律王的时代，经已发展到六千多人的数目。或者他们的人数永不会太多，可是他们所带出来的影响力却远超过这些数目所能比拟的，事实上，他们都能控制了人民的思想，这种影响力使政府也不敢忽视他们。我们只须要看看四福音的记载，就明白他们在主耶稣的时代有何等的势力，也会清楚知道主之所以被钉十字架，是受了他们什么影响。

**撒都该人**

P36

身为大祭司的海克纳斯，当哈希典人离他而去的时候，孤单无助之下，唯有投靠在社会上较有财势的亲希派（亲希腊派的），亲希派也乐得拥戴当权派。亲希派在宗教上尚称保守，并不持“口授律法”，在政治上却是野心勃勃。他们称自己为“撒都该人”

以他们的领袖都是议会的议员长老、军官、政客，和参与公众事务管理的官员。他们只有一个野心，就是使自己成为在位的君主所不可或缺的人，好让他们能照自己的见地来左右甚至指挥国家政府。撒都该人的主张正如现代一般政治家所主张的一样，认为神的律法不能应用在政治措施上。倘若要以色列国富强，只有一个方法，就是广开财源，加强军力，采取高度技巧的外交，和利用所有治世理国的才能……然而，那些主张大家过圣洁的生活，以图藉此再得神的拯救的观念，撒都该人认为这完全是危险的听天由命主义。」他们十分渴望以自己的方法来实行犹太教的，只是他们对犹太教的观念与法利赛人的观念完全不同。他们全然拒绝文士们所累积的口传律法，自称只接受律法书上所写的；但可悲的是在属灵的真理上，他们只用怀疑的态度来接受，并不以顺服的态度来接受。

P37

我们可以从*太22:23撒都该人常说没有复活的事*。和*徒23:8**因为撒都该人说，没有复活，也没有天使和鬼魂；法利赛人却说，两样都有。*来搜集他们心存怀疑的证据；甚至对于律法书所写的也是这样，因为圣经告诉我们，他们否认身体复活，又不相信有天使和灵魂的存在。

P39

P38

在整体来说，他们对于宗教和政治的属世面面观是非常精明的。但法利赛人对这些却不感兴趣；另一方面，法利赛人期待弥赛亚的来临表现得非常殷切，而他们却无动于中。这两个团体互相挑衅，不住对抗对方。无论在什么地方有一方面显出某些特点，另一方面就会立刻激动起来，发出敌意的响应。例如法利赛人那种盲从的狂热就刺激起撒都该人的怀疑主义：这一组的人的生活趋向与世隔离，立刻就刺激起那一组的人的思想趋向世界化。这样一直争斗下去，法利赛人尽其所能利用群众往上去影响国家，而撒都该人却尽其所能利用统治阶层的权力往下去左右国家。

在四福音和使徒行传里，我们可以看到撒都该人在犹太的公会里面有何等的影响力。当主耶稣公开传道的期间，大祭司亚拿，和他的女婿大祭司该亚法两人都是撒都该人，*徒5:17记载说：「大祭司和他的一切同人，就是撒都该教门的人……」*由此我们可以明白，对于主耶稣的教训、性格和弥赛亚的职位来说，这样的一班人是极难容忍的。他们可憎耶稣的程度，从他们宁愿连合自己所憎恨的法利赛人，来谋杀主耶稣这事就可以看到。事实上主耶稣被钉死的事，是由他们直接负责策划的

P40

(比较路三2；约十一49，十八13、14、24，十九15；可十五11)。

P41

**海克纳斯于105BC去世后**，犹太人自相残杀，这个**内战**延续了六年，至少有五万的犹太人在战祸中断送了生命。仅在耶路撒冷，严尼就杀了6,000人，并将800个法利赛人钉十字架

P42

        **法利赛人在政治上渐渐得势**，甚至有法利赛人从外地回来，为了帮助安定国家的局势。在表面上，似乎是两兄弟在争权，事实上，却是撒都该人与法利赛人的百年权力争夺战。就在此内战相持不下的时候，这时候，罗马的庞贝 ，轻而易举、不费吹毛之力地入主了犹大地，取代了哈斯摩年王朝。**公元前63年，庞贝将军灭了北方西流基人**，以东人的后裔希律王占领了耶路撒冷；**公元前37年自立为王**，结束了犹太人百年的自由独立。这时候来到了两约之间的最后一个时期就是亡国时期

**亡国时期：这是罗马统治的时期，BC63-**

P43

主前63 罗马帝国将军庞培攻占耶路撒冷，犹太人又再次给外邦人统治

P44

罗马人把犹太人的政权拿回来，仍然维持他们的大祭司、将政权交给了以东人安提帕底

安提帕底的儿子就是四福音里在罗马王下面统治犹太人，人称大希律的犹大王希律（太2:1，路1:5）

**消极影响-**

P45

A社会政治方面：当时军人专政、势力庞大，形成社会畸形发展，阶级分明，穷着越穷，富者越富。奴隶制度盛行。在这样的社会阶层中，快乐与有意义的人生是找不到的。

B宗教文化方面：罗马的文化是希腊化的，宗教是熔炉化的，也就是把各地各族的宗教熔在一起。所以当时的宗教是多神和神秘的，其中有一派的影响甚大。

P46

辛尼加派-罗马伦理宗教家，方伯流的亲弟弟（徒18:12）鼓吹人要禁欲、勇敢、轻财、扫除社会的隔阂，以爱待人等伦理实践之理论。

**积极影响-**

P47

是升平的时代，罗马律法和罗马太平最为著名。带来交通发达，商贸茂盛，是往来客旅平安。（条条大路通罗马）传福音之利不在话下。

**结论：** 400年的时间我们用了不到1小时的时间，我们再来看一下历史的进程。其中有希腊的文化、犹太的宗教、罗马的政治。**陈润堂曾说：罗马的武力能征服当时的世界，但却不能战胜罪恶；希腊的文化虽然影响人类的文明，却不能叫人心灵更为满足；犹太的律法能叫人知罪，却不能叫人脱罪。**人在政治中找不着道路，在文化中找不着真理，在宗教中找不着生命。然而在最黑暗的时候正是黎明的前奏，耶稣的降生是世上的真光，要照亮在黑暗中的人，因祂是道路真理和生命。这一切虽不能满足人心，但却预备道路。希腊出言语，罗马献升平；犹太出一个预备好的心。加4:4及至时候满足，神就差遣祂的儿子。为女人所生。

P48

**思想：**神在人的国中掌权， 你相信祂也在你我的生命中掌权吗？

面对后现代文化的冲击， 为信仰而持守真理的仗，你我准备好了吗？

改变人的是基督，而不是宗教， 你我传扬了吗？

 2015/10/7